

# تدربس نظریهٔ انتخاب طبیعی چالش یا فرصت؟

# تكامل در جوامع مختلف

هما يزداني

دانشجوی دکترای فلسفهٔ علم و ف<mark>نا</mark>وری دانشگاه تربیت مدرس پژوهشگر پژوهشکدهٔ م<mark>طالع</mark>رت فناوری ریاست جمهوری

نوشتهای که در اینجا می خوانید درواقع بخشی از یک پژوهش دانشگاهی است که به علت اهمیت موضوع در آموزش زیست شناسی در دو قسمت تقدیم خواهد شد: قسمت اول در این شماره دربارهٔ چالشهای عمدهٔ آموزش تکامل در جوامع مختلف و قسمت دوم که انشاء ... در شمارهٔ آینده بهنظر گرامی شما خواهد رسید، دربارهٔ چالشهای آموزش این مبحث در جامعهٔ ماست.

#### كليدواژهها: تكامل، انتخاب طبيعي، داروين، آموزش زيستشناسي.

«هیچچیز در زیستشناسی معنی ندارد، مگر در پرتو تکامل». این جملهٔ مشهور زیستشناس و نظریهپرداز بزرگ، تئودیوس دوبژانسکی است که امروزه بسیاری از زیستشناسان آن را پذیرفتهاند و در برخی از کتابهای درسی زیستشناسی نیز آوردهاند. شاید بتوان گفت که قرن بیستم بهواسطهٔ شکافتن اتم و تسخیر فضا، قرن فیزیک نام داشت؛ اما قرن بیست و یکم به سبب کشف ژنوم که ابزار ردیابی تکامل گونه هاست، قرن زیست شناسی نامیده می شود. بسیاری معتقدند که یکی از شاخههای پربار زیستشناسی، «زیستشناسی تکاملی» و دانش «انتخاب طبیعی» است که کاربرد آن در کشاورزی، پزشکی و غیره برای زندگی آدمی فواید فراوان دارد. همچنین، بخش بزرگی از آسیبهایی که شهروندان به محیطزیست و حیاتوحش وارد می کنند، ناشی از کمآگاهی آنان نسبت به زیستشناسی تکاملی است. از این رو به نظر می رسد هر کشوری که به دنبال پیشرفت علمی است، باید بر آموزش تکامل نیز تأکید داشته باشد [د، ۸۸-۸۵ و ۱۲۳].

اما آیا نظر دیگر افراد جامعه نیز مانند این زیستشناسان است؟ دینباوران و علمای دینی چه چالشهایی با توسعهٔ این علم دارند و این امر چه تأثیری بر روند آموزش عمومی تکامل در مدارس داشته است؟ آیا در ایران نیز چنین چالشهایی وجود داشته است و آیا طرح نظریههای تکاملی در کتابهای درسی زیستشناسی مدارس ایران امری مناقشهانگیز و متأثر از عوامل برون علمی بوده است؟ نحوهٔ آموزش تکامل و روند تاریخی طرح این مسئله در کتب درسی ایران طی چندین دهه که از عمر نظام آموزشی ما می گذرد، به چه صورت بوده است؟ آیا در نحوهٔ طرح این مباحث بازنگری هایی شده و آیا چنین تغییرات احتمالی ای با ملاحظات اجتماعی، سیاسی یا مذهبی مرتبط بوده است؟ این مقاله کوششی است در جهت پاسخ گویی به این سؤالات.

## نظرية تكاملي انتخاب طبيعي

طبق نظریههای تکاملی، گونههای موجودات زنده در طول زمان ثابت نمی مانند، بلکه دستخوش تغییر می شوند و متناسب با شرایط محیط تطوّر و تغییر می یابند. چارلز داروین٬ طبیعی دان انگلیسی، در سال ۱۸۵۹ میلادی (۱۲۷٦ هجری قمری)، در کتاب خود تحت عنوان «دربارهٔ سرمنشأ گونهها به شیوهٔ انتخاب طبیعی، یا حفظ نژادهای مطلوب در کشاکش برای بقا» که بهاختصار «منشأ گونهها» یا «اصل انواع» نیز نامیده می شود، از این نظریه صورت بندی ای علمی و مبتنی بر شواهد تجربی خود به دست داد. او حدود بیست سال به گردآوری این شواهد تجربی پرداخته بود. داروین نخستین کسی نبود که به تکامل جانداران می اندیشید، پیش از او دانشمندان بسیاری از یونان باستان تا لامارک در این باره نظریه پردازی کرده بودند. داروین عامل اصلی تحوّل گونهها را انتخاب طبیعی میدانست. بر اساس نظریهٔ داروین، انتخاب طبیعی بر جاندارانی تأثیر دارد که در پی تغییراتی تصادفی، واجد خصوصیات وراثتی متفاوت میشوند و بهتبع آن بقا و نحوهٔ تولیدمثل آنها نیز تغییر مییابد. این تحوّل در مقیاس جمعیت، تابعی است از مساعدت یا ممانعت آن خصوصیات در جهت جدال برای زیستن (تنازع بقا). در نتیجه، جاندارانی که با محیط سازگاری بیشتر دارند، باقی میمانند و افراد ناساز گار نابود و سرانجام منقرض می شوند.

امروزه گرچه بسیاری از مردم وقوع تغییر در صفات موجودات زنده را پذیرفتهاند، اما بر سر چگونگی رخ دادن أن اختلافنظر دارند؛ لذا اين نظريه از زمان طرح تاکنون پرسشها و اختلافنظرهای فراوانی را برانگیخته که عمدهٔ آنها دربارهٔ منشأ و چگونگی روند تکامل، بهویژه تکامل انسان است (آ، ۱ و ۲). برخى معتقدند كه ويژگى هاى متمايز انسان همچون قوای ذهنی و زبان و انتخاب و فرهنگ با انتخاب طبیعی و اصل و نسب حیوانی قابل تبیین نیست.

طبق نظريههاي تكاملي، گونههای موجودات زنده در طول زمان ثابت نمىمانند،بلكه دستخوش تغييرمىشوند

برخی دیگر نظریهٔ انتخاب طبیعی را به سبب ابتناء بر تغییرات محیطی و جهشهای اتفاقی و تعاملات پیچیدهٔ افراد، فاقد قدرت پیشبینی سمتوسوی روند تکاملی جمعیتها میدانند. علاوه بر این، نقدهایی فلسفی و روششناختی نیز به آن وارد شده است (همان، ۷-۸).

روياروييمسيحيان

بعد از داروین، آثاری در دفاع از سازگاری نظریهٔ او با مسیحیت تألیف شد و کتاب او نیز جزو کتابهای ممنوعه کلیسا قرار نگرفت. مدافعان دینی این نظریه معتقد به اشراف الهي بر روند تكامل بودند و انتخاب طبیعی را مجرای قوانین طبیعی برای خلقت الهی میدانستند. گویا داروین نیز همین نظر را داشته و حيطهٔ كار دانشمندراجستوجودر همين علل ثانويه، بدون پرسش از چرایی عملکرد طبیعت میدانسته است؛ اما در برخورد با کتاب مقدّس، چالشهایی در حوزهٔ انسان شناسی، جهان شناسی، اخلاق و غیره بروز کرد. برخی این نظریه را نفی اشرفیت انسان نسبت به سایر موجودات زنده، شباهت انسان و خدا، هبوط آدم، جاودانگی روح انسان و همچنین نفی تدبیر الهی و هدفداری جهان و ارتباط مداوم خداوند با آن می دانستند. لذا، بنیاد گرایان پروتستان که رویکردی نصمحورانه و ظاهرگرایانه داشتند، تکامل را نفی کردند (همان، ۳-٤)؛ امّا برخی دیگر از متألهان پروتستان و کاتولیکها و نو ارتدوکسها درصدد تجمیع آموزههای مسیحی با نظریهٔ تکامل برآمدند که همراه با تجدیدنظر در خطاناپذیری نصوص دینی و تلقّی شخصی از رابطهٔ خدا و عالم بود. برای نمونه، برخی مفسّران، تعبیر شش روز آفرینش را استعارهای از دورههای زمینشناسی قلمداد كردند (همان، ٥). ليكن، بعضى مسيحيان بنیادگرا، با تکیه بر اینکه طبق کتاب مقدس عمر زمین از مرتبهٔ چند هزار سال است، نه از مرتبهٔ میلیونها سال که برای فرایند طولانی و پیچیدهٔ تكامل نياز است، با اين نظريه مخالفت ورزيدند. این گروه که «خلقت گرایان» ٔ نامیده می شوند، قائل بهوجود طراح هوشمند° برای هستی و خلقت دفعی و مستقل همهٔ گونهها هستند. ٦

اگرچه برخی نظریهٔ انتخاب طبیعی را برای توجیه الحاد به کار میبرند $^{V}$ ، اما خلقت گرایان تکامل را نه یک واقعیت بلکه فرضیهای اثباتنشده میدانند (ج، ۲٦ و ۲۷) که حتی در صورت تأیید، صرفاً احتمال عدم وجود خالق را افزایش میدهد و نمی-گوید که حیات دارای شعور چگونه از مادهٔ بیجان

یدید آمده است^. از سوی برخی زیستشناسان نیز پیشنهادهای بدیلی همچون همزیستی بهجای رقابت در انتخاب طبیعی وجود دارد ۹. در مقابل، طرفداران این نظریه، انتخاب طبیعی را دارای قدرت توضیحی و قابل باز سازی آزمایشگاهی و حتی قانونی علمی و دارای شواهدی متقن و انکارناپذیر میدانند که برای سلامت و رفاه انسان نقشی بنیادی دارد و حتی خود خلقت گرایان هم در زندگی روزمرهٔ خود از آن بهره می جویند (ج، ۱۳ -۲۸).

#### رویارویی یهودیان

واكنش يهوديان نيز از مخالفت نسبى تا موافقت کامل در نوسان بوده است. یهودیان نو ارتدوکس و اصلاح گرا که گرایشهایی پوزیتیویستی و علم گرایانه دارند، با دو قید حامی نظریهٔ تکامل هستند؛ یکی حفظ برتری انسان به سایر جانداران و دیگری تلقی تكامل بهعنوان محصول هدايت و نظارت حكيمانة الهی. به اعتقاد برخی حکمای یهود، هیچچیز در تورات با علم حاصل از تحقیق در جهان متعارض نیست، لذا اگر ادله و شواهد کافی برای نظریهای ارائه شود، باید راهی برای تفسیر ظواهر ناساز گار در کتاب مقدس یافت (آ، ٦).

## رویارویی مسلمانان و ایرانیان

نظریهٔ انتخاب طبیعی از اواخر قرن ۱۹ وارد جهان عرب شد و در برخی مجلات طرح و مورد بررسی قرار گرفت. مشهورترین مدافع آن شبلی شُمَیِّل ۱۰، دانشمند، مسیحی لبنانی بود که شرح نظریهٔ انتخاب طبیعی در جهان عرب بیشتر مبتنی بر تألیفات وی بود و منتقدان کمتر به متون اصلی مراجعه می کردند. عالمان شیعی و ایرانی نیز در مورد نظریهٔ داروین مطالبی نگاشتهاند، خصوصا از منظر کلامی و قرآنی دربارهٔ آن سخن گفتهاند و تعارض یا عدم تعارض آن با آموزههای اسلامی و تفسیر قرآن از خلقت انسان را بررسی کردهاند (همان، ۱۲-۱۷-۱۸).

نخستین آشنایی فارسیزبانان با نظریهٔ انتخاب طبیعی به دورهٔ قاجار بازمی گردد. در این دوره، یکی از معلمان دارالفنون، گزارشی از کتاب «منشأ انواع» داروین را در کتابی به نام «جانورنامه» منعکس کرد و در سالهای بعد ترجمههای کاملتری از آثار داروین صورت گرفت (ب، ۱۵۱). قدیمی ترین نقد نيز به كتاب «نَيچريّه» سيّدجمال الدين اسدابادي تعلق دارد. او با این تصوّر که داروین گفته انسان میمون است، آن را رد می کند (همان، ۱۵۲). اما مهمترین و عالمانهترین نقد، در کتاب «نقد فلسفهٔ

داروین» اثر عالم اصفهانی، محمدرضا مسجدشاهی است. او ابتدا این نظریه را از جهت دینی نقد می کند و می گوید بهفرض صحّت منافاتی با اعتقاد به صانع ندارد و ملازم انكار ماوراءالطبيعه نيست و اختلافي هم اگر هست، در کیفیت خلق، بهویژه انسان است. سپس می کوشد با نشان دادن تعارض در آرای نظریهپردازان تکامل و همچنین برشمردن شواهد تجربی مغایر و اشاره به حلقههای مفقوده، نظریه را نقد علمی کند و نتیجه بگیرد که حکم به تبار واحد انسان با سایر موجودات، فعلاً در توان علوم طبیعی نیست و باید قول دین را پذیرفت. درنهایت نیز با ذکر دلایل ایجابی، به رد شبهات منکران وجود خدا خصوصا ماتر باليستها مي بردازد. مسجدشاهي تعارضی میان دین و اکتشافات علمی نمیبیند و راه تنویر اذهان مردم در برابر نظریههایی، همچون انتخاب طبیعی را تبیین تفاوت حقایق ثابت دینی و امور جوهری و یقینی با ملحقات و امور عرضی و ظنّی می داند (همان، ۱۵۲-۱۵۵).

از آن به بعد تکامل بهتدریج بیشتر در کتابهای

فارسی مطرح شد و به کتابهای درسی نیز راه یافت. گروهی آن رابهعنوان نظریهای علمی مطرح می کردند و گروهی دیگر آن را بهمثابهٔ تأییدی بر ماتریالیسم می دانستند. گروههایی که آمیزهای از آرای اسلامی و می دانستند. گروههایی که آمیزهای از آرای اسلامی و مارکسیستی داشتند، این نظریه را پشتوانهٔ ایدئولوژی نمی دیدند، بلکه نزد پیشینیانی همچون مسکویه، اخوانالصفا، ابن عربی و ابن رشد، نظایری برای آن می جستند و می کوشیدند آن را با حرکت جوهری ملاصدرا ربط دهند. همچنین واژهٔ تکامل رابابار ارزشی مثبت (و نه به معنی واقعی آن که صرفاً به معنای تطور و تبدّل انواع است) به کار می بردند تا آن را با تکامل اجتماعی مطلوب گره بزنند (همان، ۱۵۲).

عدم تعارض نظریهٔ تکامل با اندیشههای اسلامی و حتّی وجود نظایر آن منتها با بیانی متفاوت در آثار گذشتگان ۱٬۱ از سوی گروههای دیگری از مسلمانان هم دنبال میشد که نمونهٔ جالب آن «رسالهٔ داروین و حکمای مشرق زمین» (یا سردارنامه) عنایتالله دستغیب شیرازی است. بااین حال نویسنده ناگزیر به

گروهی آن رابهعنوان نظریهای علمیمطرح میکردندو گروهی دیگر آن را بهمثابهٔ تأییدی بر ماتریالیسم میدانستند



چالشهایی روبهرو بوده است.

در سال ۲۰۰۳، تحقیقی دربارهٔ وضعیت

آموزش زیستشناسی و سهم هر مبحث در کل

برنامه درسی در ۳۵ کشور عضو المپیاد جهانی

زیستشناسی منتشر شده است که محصول کار مشترک مؤسسهٔ ملی برنامهریزی درسی هلند و

آکادمی علوم جمهوری چک است. ۱۲ و ما در اینجا به

درصد اختصاصی مبحث تكامل اشاره می كنيم. از

نکات جالب این گزارش، شباهت و پایین بودن سهم

تکامل در کشورهای جنوب شرقی آسیا و پایین

بودن آن در برخی کشورهای اسلامی مانند ترکیه

است. از سوی دیگر سهم این نظریه در برنامهٔ درسی

ایران۳ بالاتر از میانگین و در حد برخی کشورهای

اروپایی است و این در حالی است که در زادگاه خود

این نظریه، یعنی انگلستان، شاهد سهم ۲ درصدی

مغولستان

بلژیک

بلغارستان

موزامبيك

لتونى

لهستل

نيجريه

اندونزي

آذربايجان

سنگاپور

مولداوي

اسلواكي

۲۸

٣٤

یدالله سحابی، بهعنوان یکی از افرادی که توأمان آشنایی با علم جدید و تعهد به دین داشت، کوشید

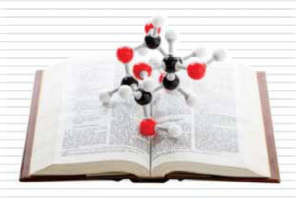
سیّدحسین نصر نیز به عنوان اندیشمندی سنّت گرا، فضای دنیاگرایی قرن نوزدهم بهوجود آمده و نه صرفا مبتنى بر مشاهدات علمى، بلكه محصول تلقى خاصّى از ذات الهي است (همان). برخي نيز كوشيدهاند با برشمردن تعارضات نظریه، آن را نقد کنند یا با تأکید بر اینکه تکامل صرفا یک فرضیهٔ اثبات نشده است، مسئله را منحل كنند؛ اما بهنظر ميرسد امروزه غالبا نظر بر این است که تعارض علم و دین اساساً مشکل کلیسا و مسیحیت بوده است و برفرض صحّت نظریهٔ تكامل، تعارضي با دين اسلام ندارد؛ زيرا تنها بخشي كه امكان تعارض دارد، بخش ناظر به خلقت انسان است که می توان از آن تفسیرهای دیگری هم داشت، چراکه زبان دین با زبان علم متفاوت و نمادین است. آنچه کاملا نقد و مردود شده است، تعمیم این نظریه به حوزهٔ زندگی اجتماعی و اخلاقی است (همان، ۱۵۹).

#### تدريس تكامل

تفكيك مسئلة نفس ناطقه شده است، زيرا هم انسان را اشرف مخلوقات می دانستند و هم بهنظر می رسید روایت قرآن از خلقت انسان با نظریهٔ داروین متفاوت است (همان، ۱۵۷).

عدم تعارض قرآن و تکامل را نشان دهد. او تکامل را از مسلمات علم دانست و از سوی دیگر با بررسی آیات قرآن، به این نتیجه رسید که میان مفاهیم آدم و انسان تفاوت است و آفرینش اوّلی پس از پیدایش دومی بوده است (همان، ۱۵۷-۱۵۸). لیکن علامه طباطبائی قائل بهصراحت آیات قرآن در زمینهٔ خلقت، بهویژه خلقت انسان و درک ثبات انواع از آن است و آدم و حوّا را انسانهای کاملی میداند که انسانهای فعلی مشابه آنها هستند و از تناسلشان پدید آمدهاند (همان، ۱۵۸). اما آیتالله مشکینی تکامل را قابل تبیین براساس قرآن و حدیث میداند (همان، ۱٦٠). تکامل را نظریهای شبهعلمی معرفی کرده که در

یکی از بنیانهای پیشرفت علم که قوامبخش جامعهٔ علمی و نگاه مردم به نظریات علمی نیز هست، نحوه و میزان عمومی سازی علم در جامعه است که شاخصترین تجلی آن را میتوان در نظام آموزشی و محتوای کتب درسی مشاهده کرد؛ اما با آنکه نظریهٔ ترکیبی جدید انتخاب طبیعی در دهه-های ۱۹۳۰ و ۱۹۶۰ شکل گرفته بود، تا دهههای ۱۹۷۰ و ۱۹۸۰، به دانشگاهها و کتابهای درسی راه نیافت (د، ۱۲۳) و طرح آن نیز بعد از آن همواره با



امروزه غالباً نظر

بر این است که تعارض علم

و دین اساسا

مشكل كليساو

مسيحيتبوده

است و برفرض

تكامل، تعارضي

صحّتنظرية

با دین اسلام

ندارد

بیشترین چالش پیرامون تدریس تکامل، در ایالات متحدهٔ آمریکاست، زیرا علی رغم اینکه این کشور در مقایسه با دیگر کشورها، بیشترین بودجه را به علم تخصیص میدهد، بیشترین گروه خلقتگرایان در آن حاضرند و سعی در تحمیل تفسیر خاص خود از کتاب مقدس به مردم را دارند. آنها گرچه موفق به اقناع همهٔ دادگاههای آمریکا و قانونی کردن تدریس خلقت گرایی در مدارس سراسر ایالات نشدهاند، اما از طريق كليسا و رسانهها به فعاليت خود ادامه مي دهند و مخاطبانشان را به تكامل بدگمان مى كنند؛ تا جايى که جامعهٔ علمی آمریکا از عقبماندگی علمی نسبت به اروپا هراس دارد (ج، ۱۰-۱۱). از اینرو ابتدا به مرور این مسئله در آمریکا می پردازیم.

#### آمر بكا

در آمریکا، بررسیهای متعددی از طریق مصاحبه با مسئولان، معلمان و دانش آموزان و تحلیل محتوای برنامههای درسی در بسیاری از ایالات صورت گرفته است تا میزان تأکید بر مبحث تکامل در برنامهٔ درسی دورهٔ دبیرستان، شیوهٔ تدریس معلمان و تأثیر فشارهای اجتماعی-فرهنگی بر آن مشخص شود. این موردکاویها گویای آناند که بر اساس استانداردهای آموزشی هر ایالت و نیز باورهای عمومي رايج پيرامون نظرية انتخاب طبيعي، معلمان برای تدریس تکامل درجات آزادی متفاوتی دارند و ميزان نقد يا سانسور آنها، يا حتى توهين به ايشان متغیر است (۱، چکیده). در برخی ایالات، معلمان از جوِّ حاكم وحشت دارند، زيرا خلقت گرايان محلي بعضاً علیه تدریس تکامل آشوب به راه می اندازند و برخى از مديران مدارس هم دستور حذف اين مبحث را دادهاند. همچنین برخی دادگاههای ایالتی نیز رأی به عدم تأکید بر تکامل و جواز ساعت تدریس برابر در مدارس دولتی برای خلقت گرایان را دادهاند. این در حالی است که بسیاری از زیستشناسان، خلقت-گرایی را اساساً علم نمی دانند؛ زیرا نه از مفاهیم تجربی، بلکه از مفاهیم اعتقادی استفاده میکند و بیشتر به جنبشی مذهبی- سیاسی میماند (ج،

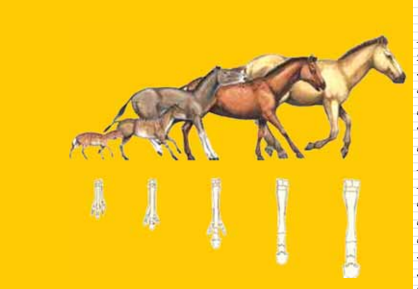
در ایالاتمتحده، استانداردهای ملّی آموزش علم نیز تکامل را بحثی محوری میدانند و زیستشناسان حامی تدریس آناند؛ اما تحقیقی که سال ۲۰۰۸ انجام شد، نشان داد که در این خصوص میان دانشمندان با معلمان شکاف وجود دارد که ریشهٔ آن به ماهیت مناقشهانگیز بحثهای مربوط به تکامل و تدریس آن در میان عموم مردم آمریکا

باز می گردد و سبب شده است که بسیاری از معلمان با تدریس آن چالش داشته باشند، یا حتّی حامی تدریس اندیشههای ضد تکاملی باشند. عواملی همچون بی اطلاعی برخی معلمان زیستشناسی از قوانین حامی تدریس، سوءفهمهای معلمان غیر زیستشناسی از تکامل به علت دانش پایین از این بحث، و فشار والدين و گروهها نيز اين مسئله را تشدید می کنند (۱۱۲۳،۱۳۳).

در بسیاری از حوزهها ارتباطی قوی میان میزان دانش به یک علم و باور و پذیرش آن وجود دارد (همان)؛ اما تحقیق یادشده که در شهر نیویورک روی گروهی از معلمان زیستشناسی که فارغالتحصیل علوم زیستی دانشگاه بودند و گروهی از معلمان غیر زیستشناسی که دانش کمتری نسبت به مبحث تكامل داشتند انجام گرفت و به دلایلی قابل تعمیم به سایر ایالات نیز دانسته شده، نشان داد که نزدیک نیمی از معلمان زیستشناسی نیز ترجیح میدهند مقداری خلقت گرایی در کلاس تدریس کنند و از این نظر تفاوت چندانی با معلمان غیر زیستشناسی ندارند. یعنی برخلاف انتظار، میان تربیت دانشگاهی و باور شخصی شکافی وجود دارد که در حوزهای مانند تكامل، اوّلي بر دوّمي غالب نشده است (همان، ١١٤٢). در اینجا به یکی دیگر از تحقیقات انجام شده در آمریکا برای بررسی میزان رویکردهای تکاملی در تدریس معلمان و نفوذ خلقت گرایی در میان آنها و برنامههای درسیشان، اشاره می کنیم. این تحقیق با تمركز بر ايالت مينهسوتا صورت گرفته است، زيرا علاوه بر استانداردهای ملی آموزش، در چارچوب آموزشی خود این ایالت نیز، بر علوم زیستی بهویژه مباحث تكامل؛ شامل انتخاب طبيعي و شباهت موجودات و نیای مشترک ۱۶ تأکید شده است (۵، ٤٥٧) و فارغالتحصيلان دبيرستان را موظّف به فهم مقولهٔ تغییرات زیستی۱۵ در طول زمان؛ شامل انتخاب طبیعی و تنوع زیستی ۱۲، می داند. همچنین انجمن ملّى معلّمان زيستشناسي (NABT) که مینهسوتا نیز عضوی از آن است، خلقت گرایی را رد کرده و آن را از استانداردهای آموزشی حذف کرده است؛ اما برای بررسی واقعیت، گروهی از معلمان زیستشناسی مدارس دولتی در دو سال ۱۹۹۵ و ۲۰۰۳ میلادی به صورت تصادفی انتخاب و مورد پرسش قرار گرفتهاند.<sup>۱۸</sup> (همان، ۵۸**۸**)

نتایج این مصاحبهها حاکی از آن است که درصد معلمانی که تدریسشان شامل مبحث تکامل میشود، از ۷۰٪ به ۹۰٪ افزایش یافته است. تحقیقاتی مشابه، در اوهایو (۱۹۸۷ میلادی) و داکوتا

درايالاتمتحده، استانداردهای ملی آموزش علم نيز تكامل را بحثى محوري مىدانندو زيستشناسان حامی تدریس اناند



(۱۹۸۹ میلادی) نیز به ترتیب ۸۸٪ و ۷۳٪ را نشان میدهد. همچنین ساعات اختصاصی به تدریس تكامل نيز افزايش يافته است. مقدار آن بین ۲ تا ۲۰ ساعت متغیر است؛ اما برای مثال در ۲۰۰۳ میلادی، بیش از ۵۰٪ معلمان حدّاقل ٦ ساعت را به تدریس آن اختصاص می دهند. علاوه بر این، درصد افراد راضی از نحوهٔ

طرح تکامل در کتابهای درسی از ۸۵٪ به ۹۰٪ و افراد راضی از عدم طرح خلقت گرایی در کتابهای درسی از ۷۵٪ به ۸۵٪ افزایش یافته است؛ اما از سوی دیگر درصد معلمانی که علی رغم غیرقانونی بودن تدریس خلقتگرایی در مینهسوتا، بر این امر پافشاری می کنند و آن را بهعنوان بخشی از تدریس خود دارند، نیز از ۱۵٪ به ۲۰٪ افزایش یافته است؛ آنهم با افزایش در ساعات اختصاصی. برای مثال تدریس حدّاقل ٦ ساعت خلقت گرایی، از ١٪ به ١٠٪ افزایش داشته است (همان، ٤٥٩ و ٤٦٢).

همچنین بررسیها نشان میدهد که فشارها هم برای تدریس تکامل (از ۵٪ به ۷٪) و هم برای عدم تدريس آن (از ۱۹٪ به ۶۸٪) افزايش يافته است. البته فشار برای عدم تدریس تکامل و تدریس خلقت گرایی که بیشتر از سوی والدین و مدیران وارد میشود، شایعتر و حدود ۳ برابر فشاری بوده است که برای تدریس تکامل؛ آن هم از سوی افراد متفرقه نه والدین، مطرح می شده است ۱۸. (همان) جالب است که این افزایش سیطرهٔ خلقت گرایی، علی رغم افزایش سطح مدرک دانشگاهی معلمان زیستشناسی صورت گرفته است و جالبتر آنکه اکثر معلمان تکامل را به غلط «بقای اصلح» (ماندگاری شایسته ترینها) و تعداد کمی از آنان (یکچهارم) بهدرستی علت تکامل را «تفاوتهای زاد و ولد افراد» میدانند و با اینکه نزدیک به ۹۰٪ آنان تکامل را از نظر علمی معتبر قلمداد می کنند، یک چهارم از آنان نیز خلقت گرایی را علمی معتبر میدانند و یکسوم درخصوص طرح خلقت گرایی در مدارس موافق یا مردّداند (همان، ٤٦٠ و ۲۳٤).

تحقیقات مربوط به سایر ایالات نیز نتایج کمابیش

مشابهی را نشان می دهد (همان، ۲۱۳). کمتر از ۸۰٪ معلمان ابتدایی و راهنمایی به نظریهٔ داروین باور دارند. در ایالاتی همچون لوئیزیانا و ایندیانا، تکامل در مدارس و دانشگاهها تدریس نمی شود و برخی معلّمان حتّی واژهٔ «تکامل» را نشنیدهاند. در سال ۱۹۹۱ میلادی نیز گزارش شده بود که یکسوم تا یک پنجم معلّمان، خلقت گرایی را تدریس می کنند. لذا تحقیقات نشان میدهد که علیرغم غیرقانونی بودن این امر، وضع تغییر چندانی نکرده و چنین معلمانی در مدارس تحمّل یا حتّی تشویق میشوند (همان، ۲۵).

معلمانی که تحت این فشارها قرار دارند، به کتاب-های درسی بهعنوان منبعی دارای مرجعیت نگاه می کنند که می تواند به تدریس تکامل توسط ایشان مشروعیت بخشد. اما میزان پرداخت به نظریهٔ تکامل در کتابهای درسی دبیرستانهای آمریکا نیز متأثر از بخشهای غیرعلمی افکار عمومی است. البته آمارها نشان می دهد که این میزان در نسل جدید کتابهای درسی یعنی از دههٔ ۱۹۹۰ تاکنون رشد چشمگیری داشته است (۹ و ۱۱، چکیده). با این حال سهم مبحث تکامل انسان در کتابهای درسی بسیار کم است (۱۰، چکیده) و این در حالی است که بسیاری قائل به اهمیت تدریس این موضوع هستند، زیرا معتقدند که سبب میشود منشأ و جایگاه خود در هستی و جامعه را بشناسیم و دریابیم که چگونه باید زندگی کنیم. این افراد علاوه بر کتاب-های درسی، منابع دیگری را نیز برای آموزش تکامل معرفی می کند تا ما را با تغییرات سریع علم در این حوزه همپا سازند. ایشان قائل به وجود شواهدی همچون فسیلها، مبنی بر نیای مشترک میان انسان

درصدمعلّماني كەعلىرغم غيرقانوني بودن تدریس خلقتگرایی درمینهسوتا، بر این امر یافشاری میکنند و آن را بهعنوانبخشي از تدریس خود دارند، نیز از 1۵٪ به ۲۰٪ افزايشيافته است

مدرن و شامیانزه هستند و می گویند دانش آموز باید از طریق تدریس معلم، تکامل انسان را بهصورت بخشی متأخر از کل داستان بزرگ حیات روی زمین بفهمد (۷، ۳۳۳ و ۳۳۲).

بررسیها در آمریکا نشان میدهند که استانداردهای حاکم بر تدریس تکامل در مدارس دولتی از ۲۰۰۰ تا ۲۰۰۸ در بسیاری ایالات توسعه پیداکردهاند، اما در مورد تکامل انسان همچنان مطالبهٔ صریحی برای تدریس وجود ندارد. جدول زیر بر گرفته از مقدمهٔ کتاب «جنگ تکامل» است و نحوهٔ طرح نظریهٔ تکامل و تکامل انسان در استانداردهای آموزشی ایالات مختلف را به صورت مقیاسهایی در دو مقطع سالهای ۲۰۰۸ و ۲۰۰۸ نشان میدهد (۱۵، Xiii).

نزد دانش آموزان پررنگ تر باشد، احتمال انکار تکامل از سوی آنها بیشتر است (۲ و ۶ و ٦ و ۸، چکیده). همهٔ اینها در حالی است که بسیاری از زیستشناسان و معلمان، معتقدند تکامل زمینهٔ وحدت بخش و ساختار اصلی و مفهوم محوری در زیستشناسی است که قدرت توضیحی زیاد و کاربرد عملی فراوان دارد و از این رو باید در پی اصلاح جایگاه تکامل در برنامههای درسی بود (۳ و ۲ و ۱۰، چکیده). برخی از این افراد، خود دارای اعتقادات دینی قوی هستند و تعارضی میان این علم با دین نمىبينند، بلكه مدعىاند حتى برخى يافتههاى جدید علمی در این زمینه می تواند منجر به تقویت پیوند علم و دین شود. آنها بر این باورند که زيست شناسان فيلسوف نيستندو مسائل پيش گفته

| صریح و کامل<br>قیدشده                                                             | مختصر ومبهم قيدشده                                                                                                                            | قيدنشده                                               | سال  | موضوع          |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------|----------------|
| ساير ايالات                                                                       | داکوتای شمالی، وایومینگ،مین،<br>نیوهمپشایر، اوهایو، ایلی نویز،<br>کنتاکی، آلاباما، جرجیا، فلوریدا،<br>لوئیزیانا، آر کانزاس، تگزاس، او کلاهاما | ایوا، کانزاس،<br>ویرجینیایغربی،<br>تنسی،میسی–<br>سیپی | ۲۰۰۰ | تكامل          |
| ساير ايالات                                                                       | تگزاس، او کلاهاما، آلاباما، جرجیا،<br>میسیسی پی، تنسی، کنتاکی،<br>ایلینویز                                                                    | ايوا                                                  | ۲۰۰۸ |                |
| کالیفرنیا،کارولینای<br>شمالی،ایندیانا،<br>میشیگان،پنسیلوانیا،<br>نیوجرسی،رودآیلند | نبراسکا،کلرادو،نیومکزیکو،<br>واشینگتن،مینهسوتا،کارولینای<br>جنوبی،اوهایو،نیویورک،مین،<br>ورمونت                                               | ساير ايالات                                           | 7    | تکامل<br>انسان |
| کالیفرنیا،ایندیانا،<br>میشیگان،پنسیلوانیا،<br>فلوریدا                             | نبراسکا، کلرادو،نیومکزیکو،مینهسوتا،<br>کارولینای شمالی،اوهایو،نیویورک،<br>ورمونت،نیوجرسی،نیوهمپشایر                                           | ساير ايالات                                           | ۲۰۰۸ |                |

البته بررسیها در آمریکا نشان میدهند که علاوه بر ضعف کتابهای درسی و سیاستهای آموزشی، پیشباورهای مذهبی دانشآموزان نیز موجب ضعف دانش تكاملي أنها ميشود. حتى بسیاری از آموزشهای دانشگاهی نیز مؤثر نیستند، زیرا مشکل بنیادینی وجود داد و آن این است که مفاهیمی که محصّلان متأثر از باورهای مذهبیشان در ذهن دارند، موجب سوءادراک آنها نسبت به مفاهیم تکاملی میشود. هرچقدر این پیشزمینه– های مذهبی و خصوصا خواندن متن کتاب مقدس

باید با گفتوگو میان معلمان زیستشناسی و متخصصان دین حل شود ۲۰.

برای مثال دوبژانسکی در سخنرانی مشهورش به سال ۱۹۷۳ با عنوان «در زیستشناسی هیچ چیز معنی ندارد، مگر در پرتو تکامل»، ضمن اشاره به شواهدمتعدد ومتنوع تكامل، مي گويد كه ضدتكامل-گرایان از درک کارکرد تکامل عاجزند. او خود را هم خلقتگرا و هم تکاملگرا معرفی میکند و معتقد است که نباید خلقت و تکامل را دو بدیل مانعةالجمع بدانیم بلکه تکامل، روش خداوند (یا طبیعت) برای

بررسیها در آمريكانشان مىدھندكە علاوه بر ضعف کتابهای درسی وسیاستهای آموزشی، پیش– باورهاىمذهبي دانش آموزان نیز موجبضعف دانش تکاملی انهامیشود



خلقت است نه رویدادی در ٤٠٠٤ سال پیش از میلاد، بلکه فرایندی است که از ۱۰ میلیارد سال قبل آغاز شده و همچنان ادامه دارد. اتفاقا تنوع جانداران در صورتی معقول و قابل فهم میشود که خالق، جهان موجودات زنده را از طریق تکامل هدایتشونده با انتخاب طبيعي، خلق كرده باشد، نه با بوالهوسي. (۱۲۷،۱۲) به نظر دوبژانسکی، اینکه کتاب آسمانی را بی توجه به تفسیر نمادها، همچون کتابهای درسی زیستشناسی و زمینشناسی و... به شمار آوریم، اشتباهی بزرگ است و دکترین تکامل با اعتقادات مذهبی سر جنگ ندارد. او تکامل را فراتر از فرضیه و نظریه و سیستم میداند و آن را پرتویی معرفی می کند که تمام واقعیتها را روشن می سازد و توضیح میدهد و امکان درک مکانیسماش نیز یک قرن پس از داروین، با توسعهٔ ژنتیک مولکولی مهیا شده است. البته هنوز ابهامهای زیادی وجود دارد و هر زیستشناس آگاهی میداند که سؤالهای بسیاری بی پاسخ ماندهاند و میان زیستشناسان نیز اختلاف-نظر وجود دارد. اما این ناشی از زندهبودن این علم است نه نشان دهندهٔ شک نسبت به دکترین تکامل. اتفاقا کابوس زمانی است که در علم چیزی برای کشف کردن باقی نمانده باشد (همان، ۱۲۹).

برخی زیست شناسان نیز چالش هاراناشی از بدفهمی نسبت به نظریهٔ تکامل و تعابیر به کار رفته در آن میدانند. لذا در برخی موارد تلاش هایی صورت گرفته تا
باجایگزینی برخی اصطلاحات، از حساسیتها کاسته
شود؛ مانند به کاربردن استعارهٔ «هرم تغییر» بهجای
واژهٔ «تکامل» (۱۰، چکیده). اینجاست که اهمیت
استعارهها در زبان علم مشخص می شود.

نقش استعاره در نظریه داروین

استعاره سخن گفتن از چیزی در قالب چیزی دیگر است (۵۳۹،۱۶) که در یادگیری و شکل دهیِ معرفت علمی نقشی محوری دارد و زمانی وارد می شود که میخواهیم پدیده ای جدید و مخصوصاً انتزاعی و با توسّل به تجارب و عبارات زبانی آشناتر توضیح با توسّل به تجارب و عبارات زبانی آشناتر توضیح دهیم (همان، ۵۳۱). البته استفاده از استعاره و انتقال می سازد، اما ممکن است یادگیرنده را از مطلب اصلی منحرف سازد. بنابراین، نباید آن را تحت اللفظی فهمید، بلکه باید با توجه به نشانگان زبانی ارتباط دهنده، رابطهٔ عنصر بازنمایی کننده با نیچه بدان ارجاع می دهد را دریافت (همان، ۵۳۸). نظریهٔ داروین، هم از آنجه بدان ارجاع می دهد را دریافت (همان، ۵۳۸). نظریهٔ داروین، هم از آنجه به به عنوان بنیان نظریهٔ داروین، هم از آنجه به عنوان بنیان

ریست شناسی، قویا وارد علم و کلاسهای درسی شده است و هم از آن جهت که ناظر به فرایندی غیرقابل دیدن است، موردی مناسب برای به کارگیری استعارات است؛ هم توسط خود دانشمندان (سطح جمعی علم) و هم توسط معلمان و دانش آموزان (سطح فردی علم یعنی یادگیرندگان منفرد) (همان، تحوّل گونهها، طبیعت را در تعبیری انسان گرایانه ۱٬۰۰۱ مانند یک عامل می بینند و مقولهٔ سازگاری و تطبیق با محیط را در تعبیری غیاتانگارانه ۱٬۰۰۱ به مثابه رسیدن به یک هدف میبینند. یعنی امری غیرانسانی را در قالب عاملیت و قصدیت انسانی توضیح دادن و توصیف امری غیرغایت مند در قالب فرایندی و توصیف امری غیرغایت انسانی توضیح دادن و توصیف امری غیرغایت انسانی «هدف دار که همان استعاره است. (همان، ۵۳۷)

هدفدار که همان استعاره است. (همان، ۵۳۷) اما بررسی های صورت گرفته روی متون داروین نشان می دهد که خود او نیز از استعاره استفاده کرده است. برخی معتقدند که کلِّ نظریهٔ داروین مبتنی بر تشبیه میان زادوولد و پرورش حیوانات اهلی (دامپروری) و کشت گیاهان، با طبیعت است. «انتخاب طبیعی»، تمثیل صریح به انتخاب انسانی قدرتی مشابه دارد و داروین طبیعت را هم دارای قدرتی مشابه قدرتی آمادهٔ عمل به انتخاب طبیعی، گویی بهنوعی قصدیت اشاره می کند. همچنین کار طبیعت را به هنر تشبیه می کند و از عبارت «دست طبیعت» هنر تشبیه می کند و از عبارت «دست طبیعت» استفاده می کند که متضمّن دیدن طبیعت بهمثابهٔ فردی عامل است. خود عبارت «نزاع برای بقا»، یک فردی عامل است. خود عبارت «نزاع برای بقا»، یک

هنوز ابهام– های زیادی وجود دارد و هر زيستشناس آگاهی میداند كه سؤال– هایبسیاری بىپاسخ ماندهاند و میان زيستشناسان نيز اختلاف-نظر وجود دارد. اما این ناشی از زندەبودن این علم است نەنشاندھندە شكنسبتبه دكترين تكامل

میبرد (همان، ۱ ۵۶).

اما داروین علاوه بر این استعارههای انسان گرایانه، استعارههای غایتانگارانه نیز دارد. برای مثال هنگامی که میگوید هر «تغییر کوچکی» اگر «مفید» باشد، حفظ میشود (در قالب انتخاب طبیعی)، استدلالی غایتانگارانه دارد (همان، ۵۳۹)، یا در عبارت «انتخاب طبیعی پیوسته در حال تلاش برای صرفهجویی است»، گویی به عاملی قصدمند اشاره دارد. همچنین در اشارهاش به نزاع گونهها برای افزایش جمعیت، نوعی هدف مضمر است یاباناممکن دانستن پیشبینی گروه غالب در تکامل، گویی به نقطهای پایانی برای این فرایند تلویح دارد. حتّی داروین تصریح می کند که خود «انتخاب طبیعی» را برای راحتی و اختصار به کاربرده است که دربردارندهٔ تمثيل ميان انتخاب طبيعي وانتخاب مصنوعي است و تعریف درستش، انباشت دگرگونیهای کوچک و موفق است که به خاطر مفیدبودنشان، شانس حفظشدن در نزاع برای بقا را دارند و طبق اصل وراثت به فرزندان میرسند (همان، ٥٤١).

داروین خود به استفاده از این استعارهها تصریح میکند و هشدار میدهد که نباید نظریهاش را تحتاللفظی فهمید (همان، ۵٤۳). او یکی از دلایل استفاده از این استعارهها را مشکلبودن دسترسی به خود واقعیت می داند (همان، ۵۱۱)، مانند هضم زمان بسیار طولانی لازم برای انباشت دگرگونیها در طول سالهای متمادی. داروین می گوید که این زمان در تصوّر ما نمی گنجد و برای عقل انسانی قابل قبول نیست، خصوصاً که گامهای واسطهٔ آن را هم ندیدهایم، امّا برای فهم نظریه لازم است و بنا به

استعاره است و داروین خود به اینکه از واژهٔ «نزاع» در معنایی وسیع و استعارهای استفاده کرده است تصریح میکند و سپس تعریف آن و اینکه چگونه باید فهمیده شود را توضیح میدهد؛ یعنی میان آنچه به زبان میآید و آنچه واقعا گفته میشود تمایز میگذارد (همان، ۵۳۹-۵۶). داروین در متنهایش میان «کار طبیعت» و «کار انسان» تمثیل برقرار می کند و از ضمیر انسانی برای طبیعت و استعارههای مکانیکی برای موجودات زنده استفاده میکند (همان، ۵٤۰). او حتّی در توصیف عمل طبیعت، استعارههای «خوب» و «بد» را نیز به کار

مثالهنگامی که می گوید هر «تغییرکوچکی» اگر «مفید» باشد، حفظ میشود (در قالب انتخابطبیعی)، استدلالي غایتانگارانه دارد

داروین علاوه بر

ایناستعارههای

انسانگرایانه،

استعارههای

غایتانگارانه

نیز دارد. برای



میکند (همان، ۵۶۳ و ۵۶۵).

باور داروین، فسیلها می توانند بهعنوان واسطههای این زنجیره کمککننده باشند. داروین در همین اظهارات، با استعارهای به زمان تجسم بخشیده و از استعارهٔ فرایندی دارای زنجیره و مکانیسم پلهپله و همچنین از استعارهٔ درخت حیات استفاده کرده است. نتیجه گیری داروین این است که همهٔ حیوانات از چند نسل معدودند. اما معتقد است که می توان با تشبیه، گامی فراتر رفت و همهٔ جانداران را از نسل یک نمونهٔ اولیه دانست که متضمّن استعارهای مذهبی مبنی بر نوعی نفحهٔ حیات نخستین نیز باشد. درعین حال خودش می گوید که این تشبیه و فراروی احتمالی میتواند فریبنده باشد و در وجود اینهمه اشتراک میان ساختار شیمیایی و سلولی و رشد و... همهٔ جانداران جای سؤال است (همان، ٥٤٢). از آنچه گفته شد برخی محققان نتیجه می گیرند که استعارههای داروین، نه صرفا آن گونه که خودش گفته است برای راحتی و اختصار و اهداف آموزشی، بلکه برای نظریه ضروری بودهاند و نقشی اساسی و ساختاری در نمایش و توسعهٔ نظریه داشتهاند نه نقشی فرعی زیرا در تمام جنبه های مهم نظریه، مانند فرايند تغيير و روابط گونهها به كاررفتهاند و فهم زمان طولاني زمين شناختي لازم بدون أن هاممكن نيست، و انتخاب طبیعی هم قابل حس و مشاهده نیست (۱٤، ۵٤۳). بنابراین، صورتبندی نظریهٔ تکامل در خود «منشأ انواع» داروین، ماهیتی استعارهای دارد (همان، ۵۶۶). این استعارهها در بیان و پذیرش نظریهٔ تكامل مؤثرند (همان، ٥٤١)؛ اما وارد ملاحظات تدریس هم میشوند (همان، ٥٤٢) و امر آموزش را گاهی تسهیل و گاهی مشکل می کنند. دانش آموزان باید این استعارهها و تمایز میان بازنمایی و مرجع اصلى را بفهمند و اینجاست که معلم نقشی مهم ایفا

این استعارهها و تعابیر، در ترجمهٔ فارسی نظریهٔ تکامل و تدریس آن در ایران نیز ملاحظاتی را به همراه آوردهاند و بعضاً مشکلساز شدهاند. در رأس آنها، خود تعبیر «تکامل»، بدفهمیهایی را موجب شده است و برخی از صاحبنظران بر این باورند که نظریهٔ تطوّر و تبدّل انواع، در زبان فارسی مسامحتا به نظریهٔ تکامل مشهور شده است (ب، ۱۵۱). این در حالی است که در زبان فارسی معادلهای متعددی برای واژهٔ evolution وجود دارد؛ مانند تحول، تحول تدريجي، تحويل، تطوّر، تغيير شكل، دگر گوني. اما ظاهرا به دلیل پیشرفت سریع زیستشناسی و نحوهٔ ورود این نظریهٔ به ایران، فرصت کافی برای معادل گذاری مناسب وجود نداشته است (د، ۱۳٦ و ۱۳۷) و واژه نامناسب «تکامل» استعمال شده

که حرکت بهسوی کمال را تداعی می کند، در حالی که معنای اصلی «تطوّر» است یعنی تغییر تدریجی در معنای عام؛ حال به هر سویی (ج، مقدمه). لذا برای اجتناب از مجادلات و سوءبرداشتها، در برخی متون فارسی نیز تغییراتی ایجاد شده و عباراتی چون «تحول در زمان» یا ««تغییر گونهها» بهجای «تکامل» پیشنهاد شدهاند<sup>۲۳</sup>.

#### با تشكر فراوان از

✔ آقای محمد منصور هاشمی که مقالات خود را در اختیار من قرار دادند.

✔ آقای محمد کرامالدینی، مؤلف کتب درسی و سردبير مجلهٔ رشد آموزش زيستشناسي، كه مرا راهنمایی کردند و منابع متعدد و مفیدی را در اختيارم قرار دادند.

✓ کتابخانهٔ سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزشی که امکان دسترسی من به آرشیو کتب درسی را فراهم نمودند.

#### پینوشتها

- 1. Theodosius Dobzhansky
- 2. Charles Darwin
- 3. Darwin, C; On the Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation of Favoured Races in the Struggle for Life; John Murray; 1859.
- 5. Intelligent design

٦. در نوشتن این بند، از این منبع نیز استفاده شده است: «گزارش نشست مشترک پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی با انجمن فلسفهٔ دین ایران، با عنوان «دین و مسئلهٔ تکامل» در خرداد ۹۰»، رشد ۸۵، زمستان ۹۰، صفحهٔ ۵۵-۵۵. ۷. گزارش نشست، رشد ۸۵، زمستان ۹۰، صفحهٔ ۵۵ ۸. گزارش نشست، رشد ۸۵، زمستان ۹۰، صفحهٔ ۵۵ ۹. رشد ۹۰، بهار ۹۲، صفحهٔ ۱۲-۲۳

(۱۹۱۷ -۱۸۵۰) shibili shumayyil .۱۰

۱۱. در جانورشناسی اسلامی، رسالههای مختلفی در قرون ٦ و ١٣ و ... هست كـه سـخن از گِونههاى جانــوران دارند و بر پرورش و زادآوری آنها (عمدتاً دام) با ویژگیهای بهتر، متمرکز هستند. در بخشهایی از تحقیقات زیستشناسی دانشمندان اسلامی، نظریهٔ تکامل نیز به چشم میخورد. جاحظِ جانورشـناس، در کتاب «الحیوان»اش شرح مفصلی از گونههای بسیاری از جانوران دارد. او به اهمیت محیط در بقای جانبوران پی برد و دریافت که محیط احتمال بقای جانور را تعیین می کند. نظریهٔ او، نزاع برای بقا بود که در واقع پیشگام نظریهٔ بقای اصلح داروین محسوب می شود. او گفت که جانوران برای زنده ماندن نزاع می کنند و برای یافتن غذا می کوشند، از شـکار شـدن فرار می کنند و آنقدر زنده میمانند تا زادوولد كننــد. لذا موفق ترين افراد، صفات خود را به نسـل بعد منتقل می کنند و به این ترتیب زادههای آنها احتمال بقای بیشتری این استعارهها

و تعابیر، در

ترجمةفارسي

نظريةتكامل

و تدریس آن

در ایران نیز

ملاحظاتي رابه

همراه آوردهاند

وبعضا مشكل-

ساز شدهاند. در

رأس آنها، خود

تعبير «تكامل»،

بدفهميهايي

را موجب شده

است

- 1. Samantha R. Fowler, Gerry G. Meisels, "Florida Teachers> Attitudes about Teaching Evolution", The American Biology Teacher, Vol. 72, No. 2 (February 2010), pp. 96-99
- 2. Randy Moore, D. Christopher Brooks and Sehoya Cotner, "The Relation of High School Biology Courses & Students' Religious Beliefs to College Students' Knowledge of Evolution", The American Biology Teacher, Vol. 73, No. 4 (April 2011), pp. 222-226
- 3. Helen C. Chuang, "Teaching Evolution: Attitudes & Strategies of Educators in Utah", The American Biology Teacher, Vol. 65, No. 9 (Nov. - Dec., 2003),
- 4. PAUL J. LEVESQUE and ANDREA M. GUIL-LAUME, "TEACHERS, EVOLUTION, AND RE-LIGION: NO RESOLUTION IN SIGHT" Review of Religious Research, Vol. 51, No. 4 (June 2010), pp. 349-365
- 5. Randy Moore and Karen Kraemer, "The Teaching of Evolution & Creationism (in Minnesota)", The American Biology Teacher, Vol. 67, No. 8 (Oct.,
- 6. Michael L. Rutledge and Melissa A. Mitchell, "High School Biology Teachers' Knowledge Structure, Acceptance & Teaching of Evolution", The American Biology Teacher, Vol. 64, No. 1 (Jan., 2002), pp. 21-28
- 7. David L. Alles and Joan C. Stevenson, "Teaching Human Evolution", The American Biology Teacher, Vol. 65, No. 5 (May, 2003), pp. 333-339
- 8. Brian J. Alters and Craig E. Nelson, "Perspective: Teaching Evolution in Higher Education", Evolution, Vol. 56, No. 10 (Oct., 2002), pp. 1891-1901
- 9. M. Jenice "Dee" Goldston and Peggy Kyzer, "Teaching evolution: Narratives with a view from three southern biology teachers in the USA", Journal of Research in Science Teaching, Volume 46, Issue 7, pages 762-790, September 2009
- 10. Gerald Skoog and Kimberly Bilica, "The emphasis given to evolution in state science standards: A lever for change in evolution education?", Science Education, Volume 86, Issue 4, pages 445-462, July
- 11. David E. Moody, "Evolution and the textbook structure of biology", Science Education, Volume 80, Issue 4, pages 395-418, July 1996
- 12. Theodosius Dobzhansky, "Nothing in Biology Makes Sense except in the Light of Evolution", The American Biology Teacher, Vol. 35, No. 3 (Mar., 1973), pp. 125-129
- 13. Ross H. Nehm & Sun Young Kim & Keith Sheppard, "Academic preparation in biology and advocacy for teaching evolution: Biology versus nonbiology teachers", Science Education, Volume 93, Issue 6, pages 1122–1146, November 2009
- 14. Niklas Pramling, "The role of metaphor in Darwin and the implications for teaching evolution", Science Education, Volume 93, Issue 3, pages 535-547, May 2009
- 15. Michael Ruse, The Evolution Wars: A Guide to the Debates, Grey House Publishing Inc, 2008

۲۰. مجلات رشد آموزش زیستشناسی، دفتر انتشارات کمک آموزشی سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزشی وزارت آموزش وپرورش، شمارههای: ۲۱ (زمستان ۸۶) ، ۷۱ (پاییز ۸۸) ، ۷۸ (بهار ۸۹) ، ۷۹ (تابستان ۸۹) ، ۸۰ (پاییز ۸۹) ، ۸۱ (زمسـتان ۸۹) ، ۸۲ (بهار ۹۰) ، ۸۶ (پاییز ۹۰) ، ۸۵ (زمستان ۹۰) ، ۸۸ (بهار ۹۱) ، ۸۷ (تابستان ۹۱) ، ۸۸ (پاییز ۹۱) ، ۸۹ (زمستان ۹۱) ، ۹۰ (بهار ۹۲)

21. metaphor & analogy

دارند. او نظریهاش را به صفات وراثتی انسان هم تعمیم میدهد و می گوید که انسانها با محیط سازگار می شوند. رسالههای دیگری در قرن دهم نیز اندیشهٔ تکامل را دربر داشتند؛ البته در لفافة خواست الهي. آنها مواد غيرآلي را نقطة آغاز ميدانستند کـه خدا آنرا خلق و از انرژی سرشار کرده و مواد معدنی از آن بـه وجود آمدهاند، سـپس گیاهان و بعد جانوران تشـکیل شدهاند. برخی آثار دانشـمندان اسلامیای که در این باب کار کردهاند، به لاتین هم ترجمه شده و قطعاً در اختیار اروپای قرون وسطى بوده است. لذا تعصبآميز نيست كه تصور كنيم داروین از کار این افراد تأثیر گرفته است. («دانشوران اسلامی و زیستشناسی»، ترجمه: الهه علوی، مجلهٔ رشد ۸۷، تابستان ۹۱، صفحه ۹)

۱۲. «آموزش زیستشناسی در جهان امروز»، مجلهٔ رشد ۲۱، زمستان ٨٤، صفحهٔ ٢٥

۱۳. باید توجه داشت که این سهم مربوط به کتابهای درسی زیستشناسی قبلی است و به کتابهای درسی فعلی مربوط

- 14. common descent
- 15. biological change
- 16. biodiversity
- 17. National Association of Biology Teachers

۱۸. البتـه باید توجه داشـت که جامعهٔ آمـاری این مصاحبه، معلمان سیستم رسمی آموزشاند که اغلب معتقد به تکامل و تدریس آن هستند و اکثریت خلقت گرایان جزو سازمان آمــوزش علم نيســتند (٥، ٤٥٨). همچنين در ۸ ســال فاصلهٔ میان این دو مصاحبه، اتفاقات زیادی پیرامون بحث تکامل در آمریکا رخ داده است؛ مانند اتخاذ استانداردهای آموزشی جدید در مینه سوتا مبنی بر تأکید تدریس تکامل، تجدیدنظر کنگره دربارهٔ تدریس تکامل و خلقت گرایی، و تشکیل دادگاه عالی برای معلّمی که قصد حذف خودسرانهٔ تکامل از برنامهٔ تدریس را داشت. با این حال مجریان این تحقیق آماری معتقدند این رخدادها على رغم شــدّت بخشيدن به مناقشهٔ عمومي تكامل-خلقت گرایی، تأثیر چندانی بر نتایج مصاحبههای آنها نداشته است. (۵، ۲۰۶)

۱۹. مشابه این فشارها، بر سایر اقشار نیز وجود دارد؛ مانند مدیران موزههایی که تکامل انسان را نشان میدهند. (۵، ۲۵۵) ۲۰. «گفتو گو با مدیر پروژهٔ ژنوم انسان»، رشد ۲۱، زمستان ۱۶، صفحهٔ ۲۰

- 21. anthropomorphic
- 22. teleological

۲۳. رشد آموزش زیستشناسی، شمارهٔ ۲۱، زمستان ۸۶، صفحة٣١

#### منابع

آ. وبگاه بنیاد دائرةالمعارف اسلامی، مدخل «تکامل یا تطور

دمنصور هاشمي، «مواجههٔ ايرانيان با نظريهٔ تكامل»، خـدا و بشـر: چند مبحث کلامی در تاریخ اندیشـهٔ اسـلامی، تهران، انتشارات کویر، ۱۳۸۹

ج. گروهی از پژوهشگران زیستشناسی تکاملی، علم تکامل و جامعه، ترجمه: محمد صبور و حمیده علمی غروی، انتشــارات خانهٔ زیستشناسی، چاپ اول، ۱۳۸۸

د. محمد کرام|لدینی، زیســتن چون پروانه: درنگی در آموزش زیستشناسی، مجموعهٔ مقالات ۱۳۸۳-۱۳۹۰، انتشارات خانهٔ زیستشناسی، چاپ اول، ۱۳۹۱

براى اجتناب از مجادلات و سوءبر داشت– ها، در برخی متون فارسى نيز تغييراتى ايجاد شده و عباراتی چون «تحول در زمان» یا ««تغییر گونهها» بهجای «تکامل» يتشنهادشدهاند